
Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

 
 

 
 
A :  PABLO ALBERTO MOLINA PALOMINO 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO INMATERIAL 
 

De : PEDRO JULIO CHUQUIPOMA MORENO 
  DIRECCIÓN DE PATRIMONIO INMATERIAL  
   
Asunto :

  
Referencia : A) MEMORANDO N° 001452-2025/DDC AYA (03NOV2025) 

B) MEMORANDO N° 000269-2025/DPI-DGPC-VMPCIC (17OCT2025) 
C) PROVEÍDO N° 000443-2025/DPI-DGPC-VMPCIC (02JUN2025) 
D) PROVÉIDO N° 003183-2025/DGPC-VMPCIC (30MAY2025) 
C) OFICIO N° 457-2025-MDV-HGA-AYAC/A (30MAY2025) 

   

 
Sirva el presente para saludarle y a la vez atender lo solicitado en el documento E) de la referencia, 
alcanzado a la Dirección de Patrimonio Inmaterial con el documento D) de la referencia y derivado 
al suscrito para revisión con el documento C) de la referencia, respecto a la solicitud de declaratoria 
de Patrimonio Cultural de la Nación del Carnaval de la celebración del Carnaval de la Comunidad 
Campesina de Vinchos, presentada por la Municipalidad Distrital de Vinchos. En ese sentido, luego 
de la revisión a profundidad del expediente, de acuerdo a lo establecido en el acápite i) del literal 
c) del numeral 7.2 de la Directiva N° 003-2015-MC, Directiva para la declaratoria de las 
manifestaciones de patrimonio cultural inmaterial y de la obra de grandes maestros, sabios y 
creadores como Patrimonio Cultural de la Nación y declaratorias de Interés Cultural, el expediente 
ha sido admitido para su evaluación; por lo que, luego de la misma, la síntesis de información de 
la manifestación fue derivada para validación con el documento B) de la referencia, siendo 
atendida con el documento A) de la referencia; en ese sentido, en correspondencia al cumplimento 
del acápite ii) del literal c) del numeral 7.2 de la referida directiva, informo a usted lo siguiente: 
 
La organización del territorio en el ámbito rural de Ayacucho tiene una profunda raíz histórica que 
se manifiesta en la vigencia de las comunidades campesinas como formas tradicionales de gestión 
colectiva. Para comprender esta continuidad, se hace necesario considerar los antecedentes 
prehispánicos y coloniales del territorio. 
 
Durante el Horizonte Medio (aprox. 600 a.C. – 1000 d.C.), el territorio del actual departamento de 
Ayacucho fue el centro político, administrativo y cultural del Estado Wari, desde donde se ejercía 
control sobre otras regiones de los Andes centrales. El sitio arqueológico de Ñahuinpuquio, 
ubicado en Huamanga, ha sido identificado como parte del proceso de formación del Estado Wari, 
mostrando características arquitectónicas y urbanísticas que posteriormente se replicarían en la 

REMITE INFORME  SOBRE  LA ASISTENCIA TÉCNICA EN EL 
PROCESO DE VALIDACIÓN DEL PROYECTO DE INFORME TÉCNICO 
DEL CARNAVAL DE LA COMUNIDAD CAMPESINA DE VINCHOS, 
DISTRITO DE VINCHOS, PROVINCIA DE HUAMANGA, 
DEPARTAMENTO DE AYACUCHO EN MARCO A SU DECLARATORIA 
COMO PATRIMONIO CULTURAL DE LA NACIÓN. 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

capital Wari, lo que denota, entre otros aspectos, la importancia estratégica y cultural de este 
territorio en la época prehispánica, albergando un importante número de asentamientos. 
 
Posteriormente, durante el Intermedio Tardío (900 – 1440 d.C.), la actual provincia de Huamanga 
estuvo habitada por una población de asentamiento disperso, organizada bajo el sistema dual de 
Hanan y Hurín, con la Llaqta de Huamanga como núcleo central. Con la incorporación de la región 
al Imperio Inca en el Horizonte Tardío, Huamanga se consolidó como un asiento relevante de la 
nobleza incaica (“orejones”), manteniéndose la dispersión poblacional y adquiriendo un rol 
estratégico en el control territorial y administrativo del Estado Inca. Para el siglo XVI, bajo dominio 
colonial español, se registran en la provincia de Huamanga 676 centros poblados con estructuras 
de conglomerados pequeños, entre los cuales se identificaba el asentamiento de Vinchos1. 
Durante la época colonial, las reducciones y las normativas imperantes configuraron nuevas 
formas de organización social y territorial que influyeron en las estructuras comunales. 
 
En el Perú republicano, la organización del territorio rural ha estado marcada por la continuidad y 
transformación de estas formas ancestrales. En ese sentido, las comunidades campesinas 
constituyen una herencia socio territorial que articula elementos propios de las sociedades 
prehispánicas, como los ayllus incas, con estructuras coloniales y reformas estatales, incluyendo 
la legislación protectora de indígenas y la Reforma Agraria del siglo XX. Esta última transformó 
radicalmente la tenencia y el uso de la tierra, promoviendo la propiedad comunal y la autonomía 
organizativa de las comunidades2. 
 
En la actualidad, las comunidades campesinas3 se caracterizan por una administración autónoma 
del territorio, basada en la propiedad comunal de la tierra, el manejo colectivo de recursos 
naturales como agua, bosques y pasturas, y una organización social regulada mediante normas 
internas y autoridades electas. Sus miembros se dedican principalmente a actividades agrícolas y 
ganaderas, articuladas a través de formas tradicionales de trabajo colectivo como la minka, la 
faena y el ayni. En la región de Ayacucho, estas comunidades están conformadas 
mayoritariamente por poblaciones quechua hablantes, quienes han sostenido estas prácticas 
comunales a pesar de las formas históricas de subordinación y servidumbre bajo el sistema de 
haciendas. 
 
En este contexto, el distrito de Vinchos, ubicado en la provincia de Huamanga, alberga 28 
comunidades campesinas4, dentro de las cuales se encuentra la Comunidad Campesina de 
Vinchos. 
 

 
1 Huertas Vallejos, L. (1998). Conformación del espacio social en Huamanga, siglos XV y XVI. En L. Millones, H. 
Tomoeda, & T. Fujii (Eds.), Historia, religión y ritual de los pueblos ayacuchanos (pp. 7–28). Osaka: National Museum 
of Ethnology. 

2 ALLPA. (s. f.). Las comunidades campesinas en la región Ayacucho: Contexto social, económico e institucional. 
Ministerio de Cultura del Perú (pp 7-8). Recuperado de 
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Comunidades%20campesinas%20en%20la%20region%2
0AYACUCHO%20ALLPA.pdf 
3 De acuerdo con el Artículo 2 de la Ley N° 24656, Ley General de Comunidades Campesinas, las Comunidades 
Campesinas son organizaciones de interés público, con existencia legal y personería jurídica, integrados por familias 
que habitan y controlan determinados territorios, ligadas por vínculos ancestrales, sociales, económicos y culturales, 
expresados en la propiedad comunal de la tierra, el trabajo comunal, la ayuda mutua, el gobierno democrático y el 
desarrollo de actividades multisectoriales, cuyos fines se orientan a la realización plena de sus miembros y del país. 
4 Fuente: https://bdpi.cultura.gob.pe/buscador-de-localidades-de-pueblos-indigenas   

https://bdpi.cultura.gob.pe/buscador-de-localidades-de-pueblos-indigenas


Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

La Comunidad Campesina de Vinchos, ubicada al oeste de la ciudad de Ayacucho, fue reconocida 
oficialmente mediante Resolución Suprema N° 10, de fecha 2 de junio de 1955. Se localiza en un 
rango altitudinal que oscila entre los 3,117 y 4,405 metros sobre el nivel del mar, y cuenta con una 
superficie territorial titulada de 11,788.56 hectáreas, con un perímetro de 64,700 metros lineales. 
Según la memoria descriptiva de la comunidad campesina, elaborada en 1995, los límites 
territoriales de la comunidad son los siguientes: al norte, colinda con las comunidades campesinas 
de Paccha y Ñaupallaccta; al este, con las comunidades de Acco o Capillapata, San José de 
Samana, y con pequeños propietarios de los sectores Ccoya Ccoya y Larampuquio; al sureste, 
limita con las comunidades campesinas de Concepción 8 de Diciembre y San José de 
Moyobamba, así como con adjudicatarios individuales de Mayobamba y el río Cachi; al sur, con la 
comunidad campesina de Anchac Huasi; y al oeste, con la comunidad campesina de Occollo. 
Actualmente, la Comunidad Campesina de Vinchos está conformada por 29 anexos y cuenta con 
un total de 1,013 comuneros activos5. 
 
La Comunidad Campesina de Vinchos conserva diversas expresiones del patrimonio cultural 
inmaterial, donde el quechua, como lengua materna, desempeña un papel central en la 
transmisión de saberes tradicionales. Sus conocimientos en agricultura, ganadería, tejido, música 
y danza reflejan prácticas ancestrales andinas, articuladas mediante sistemas de organización 
social que remiten a estructuras prehispánicas. Estas expresiones, junto con rituales, festividades 
y el uso de medicina tradicional, manifiestan una cosmovisión que integra lo espiritual, lo ecológico 
y lo social. 
 
En este contexto, desde la época prehispánica, en el territorio destaca el rol de los apus o espíritus 
tutelares que habitan en cerros y montañas sagradas, quienes forman parte de ciclos 
cosmogónicos que explican el mundo y la existencia humana, que son objeto de ofrendas y 
rituales; y que representan el orden espiritual y social en las comunidades andinas6. En ese 
sentido, el distrito de Vinchos, está protegido por tres apus mayores que forman una especie de 
triangulo sagrado: Apu Arqalla, Apu Runtuylla y Apu Llasaq, estando los dos últimos ubicados en 
el territorio de la Comunidad Campesina de Vinchos, donde son reconocidos como espíritus 
protectores del espacio comunal, por ser los más elevados y cercanos de la comunidad. Asimismo, 
en la comunidad campesina se identifican apus menores o secundarios como el Warmapunchau, 
el Torrepata, el Rayosmoqo y el Sanquis, su presencia articula la relación entre la comunidad, su 
entorno natural y su cosmovisión andina, estructurando así tanto la organización social como las 
prácticas rituales en torno a la protección y armonía del territorio. 
 
Como herencia del periodo colonial, la cruz cristiana ha sido emplazada en diversos puntos del 
territorio comunal, en muchos casos en proximidad a los cerros sagrados o lugares asociados al 
poder tutelar de los apus. Esta disposición territorial evidencia una dinámica de sincretismo 
religioso, en la que tradición andina y cristiana se articulan de manera complementaria. En ese 
sentido, la incorporación progresiva de símbolos cristianos, como la cruz, en los sistemas rituales 
del territorio ha permitido su integración dentro del culto a los apus, sin desplazar sus significados, 
sino reconfigurándolos dentro de un marco simbólico híbrido y funcional para la vida ritual 
comunitaria. 

 
5 Padrón general Año 2022-2023 y 2023-2025 de la Comunidad Campesina de Vinchos. 
6 Sánchez Garrafa, R. (2006). Apus de los cuatro suyus: Construcción del mundo en los ciclos mitológicos de las 
deidades montaña (Tesis doctoral) (p.4). Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Perú. Recuperado de: 
https://www.andeshandbook.org/media/documents/Sanchez_gr.pdf?srsltid=AfmBOooc9gS3rp6ay9ZmL1O6a898cg-
azQeYVL_c-W2r_AhVCDFBq9OE  

https://www.andeshandbook.org/media/documents/Sanchez_gr.pdf?srsltid=AfmBOooc9gS3rp6ay9ZmL1O6a898cg-azQeYVL_c-W2r_AhVCDFBq9OE
https://www.andeshandbook.org/media/documents/Sanchez_gr.pdf?srsltid=AfmBOooc9gS3rp6ay9ZmL1O6a898cg-azQeYVL_c-W2r_AhVCDFBq9OE


Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

De igual manera, en el contexto de las comunidades campesinas del distrito de Vinchos, se 
identifican las eras, que son mesetas o lugares aterrazados que forman parte de la configuración 
espacial del territorio. Estos espacios se utilizan tradicionalmente como áreas de trilla para cultivos 
como avena, haba, arveja, tarwi, trigo y cebada. Cada era se distingue por una conformación 
geográfica particular, una toponimia ancestral y un lugar central en la memoria comunal. Así, 
además de su función productiva, las eras poseen una carga simbólica, cultural y social, al fungir 
como escenarios privilegiados para la realización de rituales, danzas, competencias y 
celebraciones colectivas que forman parte del calendario festivo local.  
 
En la Comunidad Campesina de Vinchos se identifican siete eras, cada una estrechamente 
vinculada a los apus tutelar del paisaje. En ese sentido, las eras Hatun Qasa, Pisqu Waray y 
Condoray están vinculadas al Apu Runtuylla; la era Sallapata está vinculada al Apu Runtuylla y al 
Apu Llasaq; Las eras Llaqsa, Wanka Sayari y Aquy Qasa están vinculada al Apu Llasaq. 
 
En este contexto, dentro del calendario festivo de la Comunidad Campesina de Vinchos, la 
celebración del carnaval7 representa un momento significativo, en el cual los atributos de los apus 
y el uso simbólico de las eras adquieren una relevancia central, evidenciando su profundo valor 
espiritual y cultural. El carnaval cumple una función clave en la cohesión comunitaria, 
especialmente en contextos de alta dispersión poblacional. Su celebración se sitúa entre los 
meses de febrero y principios de marzo, estando sujeta a variaciones anuales determinadas por 
el calendario litúrgico católico. Por lo general, las actividades carnavalescas se inician en los días 
previos al Miércoles de Ceniza, marcando así la transición hacia el período de Cuaresma.  
 
En la comunidad campesina, el carnaval, se configura como una celebración ritual principalmente 
orientada a honrar la fertilidad de la tierra y el renacimiento cíclico de la vida en el campo; por lo 
tanto, se encuentra estrechamente vinculado al calendario agrícola andino, que inicia en junio con 
la celebración del Nuevo Año Andino, tiempo en el cual las reservas alimentarias alcanzan su 
punto máximo, realizándose un control del abastecimiento de alimentos. A lo largo del segundo 
semestre del año, dichas reservas comienzan a disminuir de manera progresiva, en paralelo con 
la época de abonado de los terrenos. En los meses de agosto y septiembre se da inicio a la primera 
fase de siembra, conocida como michka o campaña chica, seguida por el qatuntarpuy o campaña 
grande, que tiene lugar entre noviembre y diciembre, coincidiendo con el inicio de la temporada 
de lluvias. Las precipitaciones más intensas se presentan entre enero y marzo, un periodo 
caracterizado por la escasez temporal de productos agrícolas, en el cual, la comunidad lleva a 
cabo prácticas rituales de invocación a las deidades vinculadas con la geografía sagrada, quienes 
aseguran y favorecen la reproducción y protección de las especies. A través de estos rituales, se 
agradece por las lluvias, la germinación y el desarrollo de los primeros frutos de la tierra, al tiempo 
que se solicita el consentimiento de estas entidades para dar inicio a las festividades y a las 
actividades propias de la estación. De esta manera, se integran elementos espirituales y 
productivos dentro de un sistema de conocimientos que articula economía, religión y la agricultura 
tradicional. 
 
La comunidad inicia los preparativos del carnaval inmediatamente después de la festividad 
conocida como Navidad Vinchina, que culmina el veintisiete de diciembre. En esta fecha, los 
representantes de las distintas comparsas de danzas que participaron en esta celebración solicitan 
formalmente a los músicos —intérpretes de arpa y violín— la ejecución de las primeras melodías 

 
7 De acuerdo con los portadores el carnaval de la Comunidad Campesina de Vinchos es conocido también como 
Pukllay Mama (inicio de la abundancia de la Pachamama) 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

propias del carnaval. Este acto simbólico marca el inicio anticipado de la organización y los festejos 
carnavalescos. 
 
Como parte de los preparativos festivos, a lo largo del año la comunidad desarrolla diversas 
actividades previas, tales como el hilado y torcido de lana para la confección de prendas 
tradicionales, la creación de composiciones musicales y los entrenamientos para el lucheo, que se 
realizan en espacios comunitarios como faenas agrícolas, actividades pastoriles o encuentros 
casuales. Estas expresiones constituyen elementos distintivos de la festividad, ya que reafirman 
los valores colectivos asociados al respeto por la tierra, la memoria ancestral y la celebración de 
la vida. 
 
El programa de actividades festivas del carnaval en la Comunidad Campesina de Vinchos se 
desarrolla los días previos y posteriores al Miércoles de Ceniza y comienzan el domingo en la Era 
Qatun Qasa, donde participa toda la comunidad junto con otras comunidades del distrito de 
Vinchos. Durante los días siguientes, los pobladores de los anexos cercanos a cada era elegida 
son quienes participan directamente de las celebraciones. Así, el lunes las actividades tienen lugar 
en la Era Wanka Sayari; el martes, se trasladan a las eras Sallapata y Condoray; y el Miércoles 
de Ceniza, las celebraciones se concentran en la Era Pisqu Waray. 
 
Posteriormente, las actividades vuelven a reunir masivamente a los diversos anexos de la 
comunidad: el segundo domingo del ciclo carnavalesco se realizan las celebraciones en la Era 
Llasaq, y finalmente, el tercer domingo el carnaval culmina en la Era Aquy Qasa. 
 
Este itinerario festivo, que recorre distintos espacios sagrados del territorio, no solo organiza el 
tiempo ritual del carnaval, sino que también refuerza la cohesión territorial, la continuidad de las 
prácticas tradicionales y el sentido de pertenencia colectiva dentro de la comunidad.  
 
La celebración del carnaval en la Comunidad Campesina de Vinchos ha incorporado, desde la 
década de 1990 a la yunsa o sacha kuchuy, práctica que consiste en seleccionar un árbol, 
trasladarlo a diversos anexos de la comunidad campesina, para que, en un ambiente festivo, 
decorarlo con productos agrícolas y obsequios. Posteriormente, mediante un juego tradicional, los 
participantes intentan derribar el árbol; quien logre hacerlo asume el compromiso de volver a 
levantarlo en la siguiente edición del carnaval8. 
 
Durante el desarrollo de las celebraciones del carnaval, las yunsas se realizan en distintas 
localidades de la comunidad a lo largo de dos semanas. En la primera semana, tienen lugar el 
lunes en la plaza principal del anexo Accopampa, el jueves en la plaza del barrio Santa Rosa, el 
viernes en la plaza del barrio Chaupicalle y el sábado en la planicie de Pichapata, frente al anexo 
San Luis de Picha. En la segunda semana, las celebraciones continúan el domingo en la plaza del 
anexo San Luis de Picha, el lunes en la del anexo Ccanccayllu, el martes en Qasanccay, el 
miércoles en Ccochapunco, el jueves en Orcconchupa, y culminan el viernes con dos 
celebraciones simultáneas: una en la plaza principal del anexo Huayllapampa y otra en la planicie 
de Virgen Qasa, ubicada sobre el anexo Qasanccay. 
 
Previo a los días centrales de la celebración del carnaval en las diversas eras se realiza el ritual 
denominado Cruz Velay, el cual consiste en bajar una cruz de madera de aliso ubicada cerca o 

 
8 De acuerdo con la tradición andina, la yunza o yunsa es un ritual que refleja la relación de las comunidades con la 
naturaleza y sus ciclos agrícolas. El árbol, es un símbolo de la Pachamama y la abundancia, y la festividad en torno 
a su corte o caída representa la renovación de la vida, la fecundidad y la fertilidad de la tierra. 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

junto a un apu hacia la casa del cargonte9. Este traslado se realiza en un contexto ceremonial, 
acompañado de cantos, música y expresiones devocionales. 
 
Posteriormente, la cruz es llevada al templo católico local para ser bendecida durante la 
celebración de una misa; luego, es regresada a la casa del cargonte, donde permanece durante 
una noche. Esta celebración comienza alrededor de las seis o siete de la tarde, e inicia vistiendo 
la cruz con serpentinas, globos y flores, colocándole a su vez, en la intersección de los maderos 
la “carita de cristo” que es una imagen tallada y pintada dentro de una pequeña urna10, al costado 
se coloca un “chicote de tres puntas” con símbolo de orden y faroles elaborados en piel delgada 
de caprino curtido, del mismo modo, como ofrendas sobre una manta se coloca coca, flores y velas 
encendidas. 
 
La cruz es venerada por las familias a través de un paseo ritual, mediante el uchuy alabado y el 
qatun alabado, con el propósito de solicitar favores personales y agradecer por los primeros frutos 
del ciclo agrícola; a su vez, se comparte la cena comunitaria consistente en un caldo de ovino con 
trigo o cebada ofrecida por el cargonte, en este espacio también se dan los primeros encuentros 
de lucheo o saqtanakuy que sirve al cargonte para seleccionar a sus mejores competidores, 
quienes lo representan en la celebración que se realizará en las eras. 
 
Al amanecer, los asistentes comparten agua de cebada con caña y se entrega el killi, que es una 
ofrenda adornada con panes de trigo y frutas de la selva ayacuchana, que las familias directas 
entregan voluntariamente al cargonte como muestra de compromiso y gratitud. Esta ofrenda se 
amarra en una soga de walylla ichu, colocando en secuencia panes, frutas y maíz. 
 
La cruz vestida y adornada con atuendos nuevos es alistada para realizar el Cruz Apay mediante 
el cual, es trasladada a su era de origen, bailando y cantando como acto para quitar el peso del 
pecado. La cruz y las cruces que puedan encontrarse en el camino a la era, son plantadas (Cruz 
Plantay) en un ruedo, para luego llevar a cabo la yupaychay, una expresión de gratitud hacia los 
apus, así como una petición de protección y abundancia para el nuevo año agrícola, realizada 
íntegramente en lengua quechua conducido por un oficiante especializado11. Una vez ello, el 
presidente de la Comunidad Campesina de Vinchos emite la solicitud formal para dar inicio a la 
festividad central del carnaval, dando inicio a las competiciones de lucheo, primero entre los 
anexos cercanos a la era y luego con otros anexos, cuyos comuneros libremente forman otros 
grupos para participar en estas luchas rituales. 
 
El lucheo, como una de las actividades más representativas de las celebraciones carnavalescas 
en la Comunidad Campesina de Vinchos y en otras de los distritos de Vinchos y Soccos tiene sus 
antecedentes en el pulseo. 

 
9 De acuerdo con el expediente técnico, antiguamente la organización del carnaval recaía en los Varayoc, alvaceres 
y regidores como autoridades tradicionales. Actualmente, el traspaso del cargo de cargonte se realiza mediante un 
acto simbólico, en el cual el cargonte saliente le ofrece una cabeza de ovino cocida en caldo de mote (mondongo), 
colocándole la chalina y entregándole la cruz mediante el rezo denominado alabado. El nuevo cargonte recibe este 
gesto con igual respeto, también a través de un alabado. 
10 De acuerdo con el expediente técnico, la primera cruz con la cara de Cristo fue elaborada por el artesano Nemesio 
Parodi, del Centro Poblado de Opancca (residente en Huamanga). Actualmente, la realiza el señor Jesús Ataucusi, 
de la Comunidad Campesina de Vinchos. 
11 Roel Mendizábal, P., La Serna Salcedo, J. C., & Molina Palomino, P. (2020). El carnaval rural andino: Fiesta de la 
vida y la fertilidad. Ministerio de Cultura (p.48). Recuperado de: 
https://repositorio.cultura.gob.pe/bitstream/handle/CULTURA/1370/Carnaval%20Digital.pdf?sequence=1&isAllowed=
y   

https://repositorio.cultura.gob.pe/bitstream/handle/CULTURA/1370/Carnaval%20Digital.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.cultura.gob.pe/bitstream/handle/CULTURA/1370/Carnaval%20Digital.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

Según refieren los testimonios de los portadores, antiguamente el pulseo consistía en el 
levantamiento de una piedra de forma esférica, conocida como unsa rumi de aproximadamente 
cuarenta centímetros de diámetro y que superaba los setenta kilogramos de peso. Sobre esta 
práctica surge el actual lucheo, que es una competencia cuerpo a cuerpo, entre hombres o 
mujeres, quienes tomándose del chumpi o la chimpita, intentan levantar y derribar a su 
contendiente dentro de un tiempo estipulado. Esta práctica adquiere un carácter deportivo, con 
reglas definidas y la presencia de jueces o árbitros, que no solo pone a prueba la fuerza física, 
sino que también refleja en los competidores valores profundamente arraigados como el liderazgo, 
la resistencia y la valentía. 
 
La organización previa del lucheo incluye ensayos o “paseos” nocturnos en espacios comunales 
o pastoriles como los “qatus” de los anexos, donde se transmiten conocimientos técnicos y 
simbólicos; y se refuerzan la cohesión grupal y el aprendizaje comunitario. La selección de los 
representantes de los anexos participantes en las competencias es un proceso meticuloso, donde 
se eligen a jóvenes, hombres y mujeres, de acuerdo a su destreza y mérito.  
 
El lucheo en el marco del carnaval se realiza como competencia en cada era, de acuerdo a la 
calendarización tradicional, donde se enfrentan dos bandos o sayaq paritarios, conformados por 
igual número de varones y mujeres. Bajo la guía de capitanes, que suelen ser varones veteranos 
y serenos, los contendientes se organizan en columnas de aproximadamente doce personas por 
bando, bajo la vigilancia de serenos que portan el varaqo, símbolo de autoridad comunal. A su 
vez, estas competencias, implican una carga emocional profunda, especialmente entre las 
mujeres, cuya participación activa desafía nociones convencionales de género. 
 
Durante el lucheo, se ostenta el dominio de diversas técnicas desarrolladas y perfeccionadas 
tradicionalmente, cada una con características específicas que son pruebas de la fuerza, pericia y 
control corporal de los contendientes, estrictamente reglamentadas para proteger a los 
participantes y que son supervisadas por jueces para garantizar un desarrollo justo y seguro. Al 
respecto, se tiene al warakiyu que consiste en impulsarse mutuamente mientras se gira, buscando 
que el oponente pierda el equilibrio, otra técnica es el chaskiy, que se utiliza para revertir 
situaciones desfavorables, Otra técnica es la iskinada o qipikuy, que implica colocar una pierna 
entre las del oponente para hacerlo caer; y el simpiy y unkuta, que utilizan el pie para enganchar 
y desestabilizar al rival desde diferentes direcciones. Por otro lado, técnicas como la sanganilla y 
la mariposa destacan por su complejidad, la primera requiere levantar al oponente en el aire para 
derribarlo con una acción de rodilla, mientras que la segunda se aplica cuando ambos 
contrincantes giran en el suelo, intentando desestabilizarse mutuamente sin levantarse12.  
 
En síntesis, el lucheo como deporte tradicional en el marco de las celebraciones carnavalescas, 
es una práctica que integra fuerza, técnica y simbolismo, que trasciende lo físico para afianzarse 
como una expresión que reproduce los valores andinos, fortalece la identidad colectiva y los lazos 
comunales en el contexto festivo. 
 
La vestimenta festiva tradicional utilizada durante el carnaval de la Comunidad Campesina de 
Vinchos, similar a las de otras celebraciones en contextos cercanos, se confecciona mediante 
técnicas tradicionales empleando lana de oveja o alpaca en algunas prendas. Los colores vivos 
que caracteriza estas prendas reflejan la alegría propia de la festividad y constituye una expresión 

 
12 De acuerdo con el expediente técnico, existen técnicas que han sido prohibidas por razones de seguridad y equidad, 
como el arwi, patara y tullku, su exclusión del repertorio oficial refleja la evolución de las normas para priorizar la 
integridad física, el respeto entre competidores y la preservación del espíritu deportivo y cultural de la comunidad. 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

estética y técnica de las tejedoras y costureras13, cuyo conocimiento se transmite de generación 
en generación. Según los testimonios locales, para cada celebración, los pobladores procuran 
estrenar una nueva vestimenta, práctica que simboliza la renovación, la prosperidad y el 
compromiso personal con la comunidad y sus tradiciones. 
 
Las mujeres visten un sombrero de paño, elegido en tonalidades café, negro o plomo. En algunos 
casos, lo adornan con flores y/o con la humawata, una cinta tejida en lana de colores que 
tradicionalmente presenta iconografía de la flora y fauna local y elementos distintivos personales, 
esta cinta se sujeta alrededor del borde de la copa del sombrero. En la parte posterior del sombrero 
cuelgan pequeños pompones de colores14, elaborados a mano. Como parte del ambiente festivo, 
también llevan serpentinas de colores adornando tanto en el cuello como en el sombrero. 
 
La blusa que usan es de un solo color y está decorada con blondas y aplicaciones en el pecho y 
las mangas. Encima, llevan una chompa con botones del mismo tono. Además, portan anudada 
al pecho una manta tradicional con diseños que representan la flora local, utilizada para transportar 
alimentos o bebidas y también para ofrecer protección contra la lluvia. 
 
Las polleras son plisadas y de color uniforme, adornadas con bordados en el mismo tono. 
Presentan pliegues transversales y, en algunos casos, en la parte inferior aplicaciones de tela en 
otro color. Sobre la pollera, a la altura de la cintura, llevan amarrado un pañuelo blanco con motivos 
florales, que sirve para guardar talco y serpentinas. Asimismo, usan la chimpita, una cinta tejida 
de aproximadamente un centímetro de ancho y adornada con pompones que se usa para sujetar 
la pollera; esta cinta cuando alcanza los dos centímetros de ancho también se utiliza para el 
lucheo. En los pies, calzan ojotas elaboradas con llantas recicladas. 
 
Los hombres usan un sombrero de paño en colores similares a los de las mujeres, decorado 
también con la humatawa y los pompones. Visten camisas de confección industrial, ya sea con 
diseño de cuadros —que combinan tonos como rojo, negro, azul, amarillo o café— o lisas. Sobre 
la camisa, algunos llevan una chompa o un saco de estilo europeo, y encima un poncho de lana 
de oveja teñido con tintes tradicionales en colores nogal, café o rojo, conocidos como “poncho 
color oqe o plomo”, que se distinguen por sus líneas y ribetes característicos. En el cuello portan 
una chalina blanca de lana, adornada en los extremos con pompones o pequeños detalles 
llamados cocos. 
 
En la cintura llevan el chumpi, una faja multicolor con diseños tradicionales ayacuchanos, que 
sostiene el pantalón y resiste los forcejeos de las competencias de lucheo. Los pantalones, 
mayormente negros, son confeccionados en tela industrial o bayeta. Complementan el atuendo 
con medias claras de lana de oveja, decoradas con franjas transversales de colores; estas medias 
se colocan sobre el pantalón y se sujetan con trenzas o cintas, originalmente usadas como adornos 
en las orejas del ganado. 

 
13 De acuerdo con el expediente técnico, se registra como costurera especializada en la confección de la vestimenta 
de carnaval a la Sra. Carmela Curi Berrocal 
14 De acuerdo con el expediente técnico, la longitud de los pompones tiene un significado social: las mujeres solteras 
llevan pompones más largos, mientras que las casadas los llevan cortos, convirtiendo este detalle en un símbolo de 
estado civil dentro de la festividad. 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

En cuanto al calzado, utilizan el siqu o zejo15, hecho de piel seca de llama o vaca, ajustado con 
tiras para brindar resistencia y comodidad durante el carnaval. También es común el uso de ojotas 
modernas elaboradas con llantas recicladas. 
 
La danza del carnaval de la comunidad campesina de Vinchos, expresión semejante a las 
manifestaciones festivas de comunidades vecinas, constituye un componente esencial de las 
diversas actividades que integran el carnaval. A través de ella, no solo se promueve la alegría y el 
esparcimiento, sino que también se fortalece la identidad cultural y el sentido de pertenencia de la 
comunidad.  
 
La danza está compuesta por tres pasos fundamentales. El primero consiste en avanzar de pie 
para luego realizar un salto, cayendo con ambos pies juntos. Este movimiento expresa alegría y 
vitalidad, en sincronía con la cadencia rítmica de la música tradicional festiva. Su importancia 
radica en su sencillez, la cual facilita el desplazamiento fluido de las comparsas de danzantes. El 
segundo paso implica desplazarse hacia la derecha y hacia la izquierda, marcando con firmeza 
los puntos de apoyo en el suelo. Este movimiento se utiliza tanto en desplazamientos lineales 
como en momentos en que los danzantes experimentan fatiga, ya que permite mantener el ritmo 
con un menor esfuerzo físico. El tercer paso consiste en un zapateo rítmico que genera un sonido 
característico, onomatopéyicamente representado como “patatán, patatán”. Este zapateo 
intensifica la energía y el dinamismo del baile. Algunas versiones locales comparan este sonido 
con el producido por los venados andinos al golpear el suelo con sus patas delanteras. 
 
Las canciones tradicionales del Carnaval en la Comunidad Campesina de Vinchos, son 
interpretadas íntegramente en quechua y cumplen la función de narrar historias, celebrar rituales 
y transmitir saberes ancestrales. Cada localidad o anexo presenta sus propias composiciones, que 
varían debido a la particularidad de las vivencias, emociones y símbolos locales. Estas 
composiciones no están restringidas a un grupo específico; cualquier persona que lo desee puede 
interpretarla, generando así una experiencia colectiva entre los portadores y transmisores de la 
tradición. En este marco, se interpretan canciones para diversos momentos de las celebraciones, 
tales como la entrada de las comparsas, dedicadas a la mujer, a la naturaleza, para e pulseo y a 
la despedida16.  
 
Entre los instrumentos que acompañan la danza, se encuentran la quena, la eskela, el varaqu, los 
silbatos y el kakikllo. La quena instrumento de viento tradicional ampliamente difundido en las 
expresiones musicales andinas, cuenta con siete orificios —seis frontales y uno posterior— y mide 
entre cuarenta y cincuenta centímetros, generalmente está afinada en Si menor y su sonido 
melódico es fundamental para la música festiva. La eskela, también conocida como esquela o 
campanilla, está fabricada íntegramente en bronce y presenta una forma trapezoidal y aplanada, 
poseyendo en su interior un badajo llamado ullu; su uso es común en los Andes centrales y se 
lleva colgada sobre el pecho mediante un lazo delgado, lo que le permite emitir sonidos 
característicos al compás de los movimientos de los danzantes, en la comparsa sólo lo usa el 
capitán o puntaq. El varaqu es un instrumento de viento de aproximadamente sesenta a ochenta 
centímetros de longitud, similar a una trompeta, elaborado en hojalata. Presenta una boquilla en 
un extremo y un pabellón en forma de embudo en el otro, está decorado con imágenes alusivas a 

 
15 De acuerdo con el expediente técnico, se registra al artesano Sr. Jesús Ataucusi de la Comunidad Campesina de 
Vinchos quien elabora las ojotas, siqu o zejo y las “caritas de jesus” para el Cruz Velay. 
16 De acuerdo con el expediente técnico, cuando las canciones son presentadas en eventos de representación 
comunitaria de la danza en otras localidades, se adaptan en la medida de lo posible a fin de mantener su composición 
tradicional, garantizando la preservación trasmisión de su valor cultural y simbólico. 



Esta es una copia auténtica imprimible de un documento electrónico archivado por el Ministerio de Cultura, aplicando lo dispuesto por el Art. 25 de D.S. 070-2013-PCM y la Tercera Disposición 
Complementaria Final del D.S. 026-2016-PCM. Su autenticidad e integridad pueden ser contrastadas a través de la siguiente dirección web:  

https://tramitedocumentario.cultura.gob.pe:8181/validadorDocumental/inicio/detalle.jsf Código: TL0G0JA 
 

   
 
                                                                                                                                

"Decenio de la Igualdad de Oportunidades para Mujeres y Hombres" 
"Año de la recuperación y consolidación de la economía peruana" 

 

   
  
   

 
 

DIRECCIÓN GENERAL DE 
PATRIMONIO CULTURAL 

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO 
INMATERIAL 

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja 
Central Telefónica: (511) 618 9393 
www.gob.pe/cultura 

la naturaleza y orificios ornamentados con cintas de colores, que evocan las festividades 
pecuarias. Su sonido es grave y ronco, y aporta una notable profundidad sonora a la comparsa. 
 
Además, los danzantes cuentan con silbatos colgados al cuello, que generan un efecto rítmico 
distintivo, complementando la sonoridad del conjunto musical. De incorporación más reciente está 
el kakikllo o quijada de burro, que produce un sonido seco y vibrante, similar al de la tinya, 
aportando una textura sonora particular a la música del carnaval. 
 
La celebración del carnaval en la Comunidad Campesina de Vinchos, como expresión del 
patrimonio cultural inmaterial, articula elementos históricos, territoriales y rituales que reflejan la 
continuidad de estructuras comunitarias ancestrales. A través de prácticas como el Cruz Velay, el 
yupaychay, el lucheo o saqtanakuy, la danza y la música tradicional, la comunidad reafirma su 
vínculo espiritual con el territorio y los apus tutelares. Vinculado al calendario agrícola y al ciclo 
vital rural, este carnaval fortalece la cohesión social y la transmisión de saberes en lengua 
quechua, preservando una cosmovisión que integra lo sagrado, lo productivo y lo comunitario 
como formas de resistencia cultural frente a los procesos contemporáneos de transformación. 
Además, está estrechamente relacionadas con otras prácticas tradicionales de las comunidades 
campesinas del distrito de Vinchos y Socos en la provincia de Huamanga. 
 
Por lo expuesto, se recomienda considerar como procedente la solicitud de declaratoria del 
Carnaval de Comunidad Campesina de Vinchos en el ámbito del distrito de Vinchos, de la provincia 
de Huamanga, departamento de Ayacucho, como Patrimonio Cultural de la Nación. 
 
En consecuencia, se recomienda continuar con el trámite correspondiente de acuerdo a los 
acápites ii) y iii) del literal c) del numeral 7.2 de la Directiva N° 003-2015-MC. 
 
Es todo cuanto se informa para su conocimiento y fines que se sirva determinar, salvo mejor 
parecer. 
 
Atentamente, 
(Firma y sello) 
 
 
 
 
 
 
 
PCM  
cc.: cc.: 

 
 

 
 
 
 
 
 


		INFORME N°   000083-2025-DPI-DGPC-VMPCIC-PCM/MC
	2025-11-13T09:37:24-0500
	San Borja
	CHUQUIPOMA MORENO Pedro Julio FAU 20537630222 soft
	Soy el autor del documento




